
Año 5 - Número 39

Enero
Febrero

2026

WWW.OBISPADODESANBERNARDO.CL
FACEBOOK: Diócesis de San Bernardo INSTAGRAM: diocesis_sb

Conversión de 
San Pablo

25 de enero



01 EDITORIAL

Aporte: Cuenta 188-01964-02,
Banco de Chile

Edición 39 - Año 5 Distribución Gratuita. 7000 ejemplares Comunas: San Bernardo, El Bosque, La Pintana, Pirque, Buin,
Paine y Calera de Tango Director: Mons. Juan Ignacio González Consejo de Redacción: Mons. Juan Ignacio González y Pbro.
Eric González Publicidad: Luis Orellana E-mail:lorellana@obispadodesanbernardo.cl Colaboración: Periodista: Carolina
Echeverría Diseño: Tatiana Osorno Arias Dirección: Freire 516, San Bernardo Casilla: 320 Teléfonos: 228586971 / 228591137
Página Web: www.obispadodesanbernardo.cl Publica Imprenta A Impresores. Para contratar avisos desplegados en el diario
contactar a Luis Orellana

Nuestras ironías, el camino fácil que destruye la vida familiar y social.

+ Juan Ignacio González Errázuriz
Obispo de San Bernardo

Escribió San Jerónimo: 
“Muchos huyen del mundo… 
y lo llevan consigo”. Es lo que 
se llama una ironía. Cuando 
acusaron de lento a uno de 
sus jefes militares, Lincoln dijo: 
“Más vale un general lento que 
uno que no llega nunca”. Hay 
ironías que son coloquiales y 
otras que hieren: “Qué puntual 
eres, ¡como siempre!”, decimos, 
cuando la persona llega tarde 
y se le reprocha con burla. 
“Claro, tú nunca te equivocas”, 
se usa para ridiculizar el 
argumento legítimo del otro. 
“No, si tú eres muy santo…” 
Ironía de contenido religioso 
especialmente dañina, porque 
toca la identidad espiritual de 
una persona. 

La ironía ha sido un arma 
potente en la historia humana: 
pedagógica, profética, literaria, 
política, o satírica. Muchos 

autores reconocen su fuerza, 
pero advierten su riesgo moral: 
puede servir a la verdad si se usa 
con pureza de intención, pero 
también puede ser un arma 
que hiere, divide y expresa la 
soberbia del que la hace. En la 
tradición clásica y cristiana, 
la ironía es una forma del 
discurso que consiste en decir 
lo contrario de lo que se piensa, 
con intención de burlarse, y 
dejar mal parado o con cierta 
vergüenza y perplejidad a una 
persona.

Cuando se usa para humillar, 
denigrar, mentir o deshonrar, 
se convierte en una falta 
contra la caridad, la veracidad 
y la fraternidad. También es un 
modo defensivo de expresarse, 
que tiende a anular al que está 
al frente, poniéndolo en ridículo, 
para salvar la propia posición. 
Los Padres de la Iglesia ven la 
ironía con desconfianza, porque 

Todos experimentamos 
la fatiga y el cansancio, 
que es propio de 

nuestra condición de criaturas. 
Necesitamos descansar, pero 
no siempre sabemos cómo 
hacerlo y que el tiempo de 
descanso no se convierta 
en un egoísmo o incluso en 
ocasión de una ofensa a Dios. 
El descanso cristiano no es 
evasión ni simple ocio vacío, 
sino reordenación del corazón: 
volver a Dios, a los demás y a 
la creación. Los Padres de la 
Iglesia y los grandes autores 
espirituales lo entendieron 
como un acto profundamente 
espiritual. San Agustín enseña 
que “Descansamos en aquello 
que amamos” (Confesiones, 
13, 9). Por eso, quien ama solo 
su comodidad no descansa; 
quien ama al prójimo, incluso 
sirviendo, encuentra reposo 
interior y descanso. San 
Juan Crisóstomo hace una 
afirmación que nos puede 

¿Cómo descansar en 
cristiano?

servir y es muy concreta: “Nada 
cansa tanto como vivir solo 
para uno mismo”. (Hom. sobre 
los Hechos, 20). Por eso hay 
personas que siguen cansadas, 
incluso después de “descansar”. 
Un buen método para pasar 
algunos días de descanso es, 
entonces, pensar en los demás.

Jesús mismo se cansó. 
Los Evangelios lo muestran 
cansado por el camino (cf. 
Jn 4,6), retirándose a lugares 
solitarios, durmiendo en la 
barca. No desprecia el descanso 
corporal, pero lo integra en una 
vida entregada. En Él no hay 
oposición entre trabajo, servicio 
y reposo: todo está ordenado al 
amor a Dios, al cumplimiento de 
su misión. El servicio —cuando 
nace de la caridad— no agota: 
ensancha el corazón.

Para otros autores espirituales 
la creación es escuela de paz y 
lenguaje de Dios. San Basilio 
exhorta: “Contempla la creación 
y aprende de ella el silencio y 
la armonía” (Homilías sobre el 
Hexaémeron, I). Y San Gregorio 

de Nisa añade: “La belleza de 
las cosas visibles eleva el alma 
hacia lo invisible” (De hominis 
opificio, 1). Mirar la naturaleza 
sin prisa descansa, porque 
ordena, porque nos saca 
del ruido y nos devuelve la 
medida de las cosas. San Pablo 
lo afirma con toda claridad: 
“Lo invisible de Dios —su poder 
eterno y su divinidad— se deja 
ver desde la creación del mundo, 
siendo entendido por medio de 
las cosas creadas” (Rm. 1,20).

También el descanso es buen 
tiempo para orar y leer cosas 
que nos eleven el alma a Dios. 
Puede ser el Nuevo Testamento. 
Se puede descansar orando, 
porque la oración no es una 
carga añadida, sino el descanso 
más profundo. San Ambrosio 
enseña: “Cuando lees, Dios te 
habla; cuando oras, hablas con 
Dios”. (De officiis, I, 20) Y no 
nos podría faltar la magistral 
frase de San Agustín “Nuestro 
corazón está inquieto hasta que 
descanse en Ti”. (Confesiones, 
I, 1) Es decir, para un cristiano 
no hay descanso verdadero si el 
alma no vuelve a su fuente, que 
es Dios y las vacaciones pueden 
ser un buen tiempo para ello.

Ojalá tengas por delante en 
estas semanas algunos días de 
descanso. Pero entonces no 
olvides que el amor al prójimo 
vence al repliegue egoísta 
que invade con facilidad 
esos días; busca un poco de 
silencio y contemplación, 
que sustituye al consumo 
frenético que nos suele 
afectar en nuestro descanso; 
haz oración, que aquieta el 
corazón, especialmente frente 
a las dificultades, que muchas 
veces nos acompañan, 
también en el descanso y 
sirve a los demás, los que 
están contigo, tu familia, los 
amigos, los cercanos. Y cuando 
vuelvas, habrás hecho muchas 
cosas buenas, pero vendrás 
descansado, para reiniciar el 
trabajo habitual. Descansar en 
cristiano es volver a amar bien 
a Dios, a los demás y al mundo 
creado.

fácilmente se transforma en 
burla. Los efectos de la ironía 
mala son el daño a la confianza 
entre las personas. Hablar 
con ironía genera un “doble 
lenguaje”, y por eso destruye 
la transparencia que debe 
reinar en las relaciones sociales 
y familiares. Casi siempre 
engendra soberbia porque 
quien la usa, quizá sin darse 
cuenta, “mira desde arriba” y 
se hace juez. Quien recibe la 
ironía, especialmente si viene 
de una autoridad, experimenta 
humillación, heridas espirituales 
y resentimientos. El uso 
habitual de la ironía convierte la 
palabra en un arma y endurece 
el corazón. San Basilio enseña 
que “La ironía es hermana de 
la mentira, porque es hablar 
con doblez. Donde hay doblez, 
no puede habitar el Espíritu 
Santo.” San Juan Crisóstomo 
dice: “No permitas que tu 

lengua hiere a tu hermano bajo 
apariencia de broma, porque la 
burla es veneno que divide a la 
comunidad.” San Agustín “La 
ironía que humilla al hermano 
es una forma de soberbia. El que 
se burla no corrige: destruye.”

Todos debemos hacer un 
esfuezo para evitar el uso de 
la ironía que hiere y se burla 
de otros. Ella siempre está en 
nuestra boca. Evitarla implica 
mejorar nuestras vinculaciones 
con los demás, construir buenas 
y sanas relaciones familiares y 
sociales. San Gregorio Magno 
advierte: “La lengua irónica no 
construye, sino que hiere; no 
conduce a la verdad, sino a la 
confusión”. Un breve resumen 
podría ser este; la ironía es 
doblez; enemiga de la verdad. 
La ironía es burla; enemiga de la 
caridad. La ironía es sarcasmo; 
enemiga de la unidad.



02 ACTUALIDAD

León XIV cierra 
la Puerta Santa 
de San Pedro 
y concluye el 
Jubileo de la 

Esperanza

El Papa clausuró el Año 
Santo con un mensaje 
de esperanza: «La puerta 

de la clemencia permanece 
abierta».

El Santo Padre León XIV cerró 
el pasado 6 de enero, día de 
la solemnidad de la Epifanía 
del Señor, la Puerta Santa 
de la Basílica de San Pedro, 
poniendo fin al Año Santo 
ordinario que había inaugurado 
el Papa  Francisco  el 24 de 
diciembre de 2024. El gesto, 
realizado a las 9.41 horas (hora 
local), marca la conclusión de 
un tiempo de gracia que ha 
invitado a los católicos a la 
conversión, la reconciliación y 
la esperanza, en un Jubileo que, 
de forma inédita desde el año 
1700, ha debido ser concluido 
por un pontífice distinto al que 
lo instituyó, tras el fallecimiento 
de Francisco en abril de 2025.

El Pontífice se dirigió en 
procesión hacia la Puerta Santa 
mientras el coro entonaba la 
antífona «O clavis David». Al 
llegar al umbral, se arrodilló ante 
la puerta y permaneció unos 
minutos en oración silenciosa. 
A continuación, se levantó 
y empujó él mismo los dos 
grandes portones de bronce, 
gesto que marcó de manera 

Primer Año Santo que abarca 
dos pontificados desde 1700:

visible el final del tiempo jubilar.

El mensaje del Papa: la 
misericordia permanece 
abierta

«Con ánimo agradecido 
nos disponemos a cerrar esta 
Puerta Santa, atravesada por 
una multitud de fieles, seguros 
de que el Buen Pastor mantiene 
siempre abierta la puerta de su 
corazón para acogernos cada 
vez que nos sentimos cansados 
y oprimidos», afirmó el 
Pontífice en su alocución previa 
al gesto conclusivo. Con estas 
palabras, León XIV subrayó que, 
aunque el Jubileo ha llegado a 
su término en el calendario, la 
misericordia de Dios permanece 
siempre abierta para los 
creyentes.

Antes de empujar los grandes 
portones, el Santo Padre 
pronunció en latín la fórmula 
prevista por el rito, siguiendo la 
práctica establecida desde 1975 
y posteriormente simplificada 
por  San Juan Pablo II  durante 
el Jubileo del año 2000.  El 
Papa León XIV recitó la oración 
de acción de gracias por el 
Año Santo ordinario, en la 
que proclamó: «Se cierra esta 
Puerta Santa, pero no se cierra 
la puerta de tu clemencia».

La fórmula se 
completó con 
una invocación 
para que 
permanecieran 
abiertos los 
tesoros de la 
gracia divina, 
«de modo que, 
al término 
de nuestra 
p e r e g r i n a c i ó n 
t e r r e n a , 
podamos llamar 

con confianza a la puerta de tu 
casa y disfrutar de los frutos del 
árbol de la vida».

Un rito simplificado que 
respeta la tradición

En continuidad con la 
tradición establecida en las 
últimas décadas, la celebración 
no incluyó la parte ritual que 
contempla la construcción 
inmediata de un muro de 
ladrillos, sino que se limitó al 
cierre solemne de los batientes 
de bronce. En el pasado, la 
ceremonia era más larga y con 
mampostería se levantaba un 
muro que cerraba el espacio 
durante el propio rito público, 
pero esta práctica se simplificó 
en 1975 y Juan Pablo II la redujo 
aún más en el Jubileo del 2000.

La obra de mampostería 
propiamente dicha se llevará 
a cabo posteriormente, de 
forma privada, unos diez días 
después de este rito público, 
sin presencia de cámaras ni 
periodistas. El acto será dirigido 
por la Oficina de Celebraciones 
Litúrgicas del Sumo Pontífice. 
Los llamados sampietrini, el 
personal de la  Fábrica de San 
Pietro (formado por carpinteros, 
ebanistas y electricistas) que 
normalmente se ocupan del 
mantenimiento de la basílica, 
serán los encargados de levantar 
el muro de ladrillos en el 
interior de la Basílica para sellar 
definitivamente la Puerta Santa. 
En otras basílicas papales, esta 
labor correrá a cargo de técnicos 
de la Gobernación del Estado de 
la Ciudad del Vaticano.

Durante este rito privado, 
se insertará en el muro la 
tradicional cápsula metálica 
(capsis), que contendrá el acta 
oficial de cierre, las monedas 

acuñadas durante el año jubilar 
y las llaves de la Puerta Santa: 
elementos que sirven como 
testimonio material y simbólico 
del Año Santo que, como 
subrayó el Papa, ha concluido 
en el calendario, pero no en la 
vida espiritual de la Iglesia.

Un Jubileo extraordinario por 
sus circunstancias

Este Jubileo de la Esperanza 
presenta una particularidad 
histórica sin precedentes desde 
el año 1700: fue instituido 
por un Papa,  Francisco, el 24 
de diciembre de 2024, pero 
ha tenido que ser concluido 
por su sucesor,  León XIV, tras 
el fallecimiento del pontífice 
argentino en abril de 2025. El 
último Jubileo ordinario, que 
se celebra cada 25 años para 
ofrecer la indulgencia plenaria 
a los fieles, tuvo lugar en el año 
2000.

No obstante, también se 
pueden celebrar jubileos en 
momentos extraordinarios, 
como el Jubileo de la Misericordia 
que Francisco convocó en el año 
2015, o el que será instituido en 
el año 2033 para conmemorar 
los dos milenios de la muerte y 
resurrección de Jesús.

Tras el cierre de la Puerta 
Santa,  León XIV  presidió la 
Santa Misa de la solemnidad 
de la Epifanía del Señor en el 
interior de la Basílica Vaticana, 
culminando así la celebración 
litúrgica del día y poniendo el 
broche final a este gran evento 
eclesial que ha congregado 
a millones de fieles en Roma 
durante más de un año.

Fuente: InfoCatólica



03 FORMACIÓN

La Conversión de San Pablo
El 25 de enero, la Iglesia 

celebra la Fiesta de 
la Conversión de San 

Pablo. Saulo, alumno del gran 
rabino fariseo Gamaliel, había 
perseguido a los cristianos, pero 
se convirtió repentinamente en 
el camino a Damasco cuando 
nuestro Señor se le apareció 
en Su gloria resucitado (Hechos 
9:1-9). A partir de ahí, tomó el 
nombre de Pablo y se convertió 
en el “Apóstol de los gentiles”.

Publicamos a continuación la 
Audiencia General del entonces 
Papa Benedicto XVI sobre la 
Conversión de San Pablo.

La catequesis de hoy estará 
dedicada a la experiencia que 
San Pablo tuvo en el camino de 
Damasco y, por tanto, a lo que 
se suele llamar su conversión. 
Precisamente en el camino de 
Damasco, en los inicios de la 
década del año 30 del siglo I, 
después de un período en el que 
había perseguido a la Iglesia, se 
verificó el momento decisivo de 
la vida de san Pablo. Sobre él se 
ha escrito mucho y naturalmente 
desde diversos puntos de vista. 
Lo cierto es que allí tuvo lugar 
un viraje, más aún, un cambio 
total de perspectiva. A partir 
de entonces, inesperadamente, 
comenzó a considerar “pérdida” 

y “basura” todo aquello que 
antes constituía para él el 
máximo ideal, casi la razón de 
ser de su existencia (cf. Flp 3, 
7-8) ¿Qué es lo que sucedió?

Al respecto tenemos dos tipos 
de fuentes. El primer tipo, el 
más conocido, son los relatos 
escritos por san Lucas, que 
en tres ocasiones narra ese 
acontecimiento en los Hechos de 
los Apóstoles (cf. Hch 9, 1-19; 22, 
3-21; 26, 4-23). Tal vez el lector 
medio puede sentir la tentación 
de detenerse demasiado en 
algunos detalles, como la luz del 
cielo, la caída a tierra, la voz que 
llama, la nueva condición de 
ceguera, la curación por la caída 
de una especie de escamas de 
los ojos y el ayuno. Pero todos 
estos detalles hacen referencia 
al centro del acontecimiento: 
Cristo resucitado se presenta 
como una luz espléndida y se 
dirige a Saulo, transforma su 
pensamiento y su vida misma. 
El esplendor del Resucitado 
lo deja ciego; así, se presenta 
también exteriormente lo que 
era su realidad interior, su 
ceguera respecto de la verdad, 
de la luz que es Cristo. Y después 
su “sí” definitivo a Cristo en el 
bautismo abre de nuevo sus 
ojos, lo hace ver realmente.

En la Iglesia antigua el 
bautismo se llamaba también 
“iluminación”, porque este 
sacramento da la luz, hace ver 
realmente. En Pablo se realizó 
también físicamente todo lo 
que se indica teológicamente: 
una vez curado de su ceguera 
interior, ve bien. San Pablo por 
tanto, no fue transformado 
por un pensamiento sino 
por un acontecimiento, por 
la presencia irresistible del 
Resucitado, de la cual ya nunca 
podrá dudar, pues la evidencia 
de ese acontecimiento, de ese 
encuentro, fue muy fuerte. 
Ese acontecimiento cambió 
radicalmente la vida de San 
Pablo. En este sentido se 
puede y se debe hablar de una 
conversión. Ese encuentro es el 
centro del relato de san Lucas, 
que tal vez utilizó un relato 
nacido probablemente en la 
comunidad de Damasco. Lo da a 
entender el colorido local dado 
por la presencia de Ananías y 
por los nombres tanto de la 
calle como del propietario de la 
casa en la que Pablo se alojó (cf. 
Hch 9, 11).

El segundo tipo de fuentes 
sobre la conversión está 
constituido por las mismas 
Cartas de San Pablo. Él mismo 
nunca habló detalladamente 

de este acontecimiento, tal 
vez porque podía suponer que 
todos conocían lo esencial 
de su historia, todos sabían 
que de perseguidor había 
sido transformado en apóstol 
ferviente de Cristo. Eso no 
había sucedido como fruto de 
su propia reflexión, sino de un 
acontecimiento fuerte, de un 
encuentro con el Resucitado. 
Sin dar detalles, en muchas 
ocasiones alude a este hecho 
importantísimo, es decir, al 
hecho de que también él es 
testigo de la resurrección de 
Jesús, cuya revelación recibió 
directamente del mismo Jesús, 
junto con la misión de apóstol.

El texto más claro sobre este 
punto se encuentra en su relato 
sobre lo que constituye el centro 
de la historia de la salvación: 
la muerte y la resurrección 
de Jesús y las apariciones a 
los testigos (cf. 1 Co 15). Con 
palabras de una tradición muy 
antigua, que también él recibió 
de la Iglesia de Jerusalén, dice 
que Jesús murió crucificado, fue 
sepultado y, tras su resurrección, 
se apareció primero a Cefas, es 
decir a Pedro, luego a los Doce, 
después a quinientos hermanos 
que en gran parte entonces 
vivían aún, luego a Santiago y 
a todos los Apóstoles. Al final 



04 FORMACIÓN
de este relato recibido de la 
tradición añade: “Y por último 
se me apareció también a mí” 
(1 Co 15, 8). Así da a entender 
que éste es el fundamento de su 
apostolado y de su nueva vida.

Hay también otros textos 
en los que expresa lo mismo: 
“Por medio de Jesucristo 
hemos recibido la gracia 
del apostolado” (Rm 1, 5); y 
también: “¿Acaso no he visto a 
Jesús, Señor nuestro?” (1 Co 9, 
1), palabras con las que alude 
a algo que todos saben. Y, por 
último, el texto más amplio es el 
de la carta a los Gálatas: “Mas, 
cuando Aquel que me separó 
desde el seno de mi madre y me 
llamó por su gracia tuvo a bien 
revelar en mí a su Hijo, para que 
le anunciase entre los gentiles, 
al punto, sin pedir consejo ni a 
la carne ni a la sangre, sin subir 
a Jerusalén donde los Apóstoles 
anteriores a mí, me fui a Arabia, 
de donde nuevamente volví 
a Damasco” (Ga 1, 15-17). En 
esta “auto-apología” subraya 
decididamente que también 
él es verdadero testigo del 
Resucitado, que tiene una 
misión recibida directamente 
del Resucitado.

Así podemos ver que las dos 
fuentes, los Hechos de los 
Apóstoles y las Cartas de San 
Pablo, convergen 
en un punto 
fundamental: el 
Resucitado habló a 
San Pablo, lo llamó 
al apostolado, hizo 
de él un verdadero 
apóstol, testigo de la 
Resurrección, con el 
encargo específico 
de anunciar el 
Evangelio a los 
paganos, al mundo 
grecorromano. Al 
mismo tiempo, San 
Pablo aprendió 
que, a pesar de su 
relación inmediata 
con el Resucitado, 
debía entrar en la 
comunión de la 
Iglesia, debía hacerse 
bautizar, debía vivir 
en sintonía con los 
demás Apóstoles. 

Sólo en esta 
comunión con 
todos podía ser un 
verdadero apóstol, 

como escribe explícitamente en 
la primera carta a los Corintios: 
“Tanto ellos como yo esto es 
lo que predicamos; esto es lo 
que habéis creído” (1 Co 15, 
11). Sólo existe un anuncio del 
Resucitado, porque Cristo es 
uno solo.

Como se ve, en todos estos 
pasajes San Pablo no interpreta 
nunca este momento como un 
hecho de conversión. ¿Por qué? 
Hay muchas hipótesis, pero en 
mi opinión el motivo es muy 
evidente. Este viraje de su vida, 
esta transformación de todo su 
ser no fue fruto de un proceso 
psicológico, de una maduración 
o evolución intelectual y moral, 
sino que llegó desde fuera: no 
fue fruto de su pensamiento, 
sino del encuentro con 
Jesucristo. En este sentido no 
fue sólo una conversión, una 
maduración de su “yo”; fue 
muerte y resurrección para él 
mismo: murió una existencia 
suya y nació otra nueva con 
Cristo resucitado. De ninguna 
otra forma se puede explicar 
esta renovación de San Pablo.

Los análisis psicológicos 
no pueden aclarar ni 
resolver el problema. Sólo el 
acontecimiento, el encuentro 
fuerte con Cristo, es la clave para 
entender lo que sucedió: muerte 

y resurrección, renovación por 
parte de Aquel que se había 
revelado y había hablado con él. 
En este sentido más profundo 
podemos y debemos hablar 
de conversión. Este encuentro 
es una renovación real que 
cambió todos sus parámetros. 
Ahora puede decir que lo que 
para él antes era esencial y 
fundamental, ahora se ha 
convertido en “basura”; ya no 
es “ganancia” sino pérdida, 
porque ahora cuenta sólo la 
vida en Cristo.

Sin embargo, no debemos 
pensar que San Pablo se cerró 
en un acontecimiento ciego. En 
realidad, sucedió lo contrario, 
porque Cristo resucitado es la 
luz de la verdad, la luz de Dios 
mismo. Ese acontecimiento 
ensanchó su corazón, lo abrió 
a todos. En ese momento no 
perdió cuanto había de bueno y 
de verdadero en su vida, en su 
herencia, sino que comprendió 
de forma nueva la sabiduría, la 
verdad, la profundidad de la ley 
y de los profetas, se apropió de 
ellos de modo nuevo. Al mismo 
tiempo, su razón se abrió a 
la sabiduría de los paganos. 
Al abrirse a Cristo con todo 
su corazón, se hizo capaz de 
entablar un diálogo amplio con 
todos, se hizo capaz de hacerse 
todo a todos. Así realmente 

podía ser el Apóstol de los 
gentiles.

En relación con nuestra vida, 
podemos preguntarnos: ¿Qué 
quiere decir esto para nosotros? 
Quiere decir que tampoco para 
nosotros el cristianismo es una 
filosofía nueva o una nueva 
moral. Sólo somos cristianos 
si nos encontramos con Cristo. 
Ciertamente no se nos muestra 
de esa forma irresistible, 
luminosa, como hizo con San 
Pablo para convertirlo en 
Apóstol de todas las gentes. Pero 
también nosotros podemos 
encontrarnos con Cristo en la 
lectura de la sagrada Escritura, 
en la oración, en la vida litúrgica 
de la Iglesia. Podemos tocar el 
corazón de Cristo y sentir que 
él toca el nuestro. Sólo en esta 
relación personal con Cristo, 
sólo en este encuentro con el 
Resucitado nos convertimos 
realmente en cristianos. Así se 
abre nuestra razón, se abre toda 
la sabiduría de Cristo y toda la 
riqueza de la verdad.



05 VIDA DIOCESANA
Música y acordes en la 
Catedral de San Bernardo

Un magistral Concierto de 
Navidad se realizó en la Catedral 
de San Bernardo, el pasado 21 
de diciembre y que congregó 
a numerosos asistentes que 
se deleitaron con las piezas 
musicales.

Ya se ha transformado en 
una tradición el Concierto de 
Navidad que cada año realiza el 
Coro Filarmónico de Profesores 
de Chile de las ciudades de 
Coquimbo y Rancagua bajo la 
dirección de la maestra Hilda 
Ruz Prado, que este año fue 
acompañado por la Orquesta 
Juvenil Fidel Pinochet Le Brun, 
integrado por alumnos y jóvenes 
de la comuna de San Bernardo.

La puesta en escena que 
congregó a numerosos 
asistentes, contó con la 
asistencia de Monseñor Juan 
Ignacio González y del Alcalde 

Concierto de Navidad

El pasado 15 de diciembre 
se realizó en la Parroquia 
San Clemente, el Tradicional 
Concierto de Navidad brindado 
por la Orquesta sinfónica 
juvenil Fidel Pinochet Le-Brun.

Misa por la familia

Para celebrar la Fiesta de la 
Sagrada Familia de Nazareth, 
se celebró una Eucaristía en el 
terreno donde se construirá la 
nueva capilla de la Villa Santa 
Clara en Buin.

La misa fue presidida por el 
Padre Augustine Chijioke Dim, 
y contó con la asistencia de los 
vecinos del lugar.

de San Bernardo, Sr. Christopher 
White.

Bajo la dirección de la maestra 
Hilda Ruz Prado, se interpretaron 
piezas musicales clásicas de 
los grandes compositores J.S. 
Bach, Franz Liszt, A. Vivaldi y 
W.A. Mozart, las que fueron 
acompañadas en piano por 
Concertista chileno, maestro 
Hugo Llanos Campos.

Para finalizar el concierto, 
se interpretaron los clásicos 
villancicos de Navidad que 
fueron coreados por los 
asistentes.

El Concierto de Navidad de 
este año contó con el gentil 
auspicio de las Empresas 
Watts. Molymet, Carozzi, 
Hospital Parroquial de San 
Bernardo, Corporación Cultural 
y Patrimonial de San Bernardo, 
Ilustre Municipalidad de San 
Bernardo y Duoc-UC (San 
Bernardo).

peregrinar de los Reyes Magos.Navidad es Jesús 

En las vísperas de la Epifanía 
del Señor, la parroquia 
Sagrada Familia de Linderos, 
realizó la Cabalgata de Reyes, 
para celebrar con alegría el 
nacimiento de Jesús.

El recorrido abarcó las calles 
aledañas de la Parroquia y los 
vecinos salieron a acompañar el 

La presentación bajo la 
dirección de la profesora 
Sra. Mónica Olguín, se 
interpretaron piezas de música 
clásica, a lo que se sumaron 
los tradicionales villancicos de 
Navidad.



06 ACTUALIDAD
C a p e l l a n í a 
católica realizó 
misa de acción 
de gracias

La Eucaristía 
tuvo lugar en 
el oratorio 
institucional del 
Hospital El Pino 
en la comuna de 
San Bernardo.

Esta celebración 
eucarística fue 
el primer acto realizado en 
el nuevo velatorio, siendo 
una instancia propicia para 
pedir por nuestros pacientes 
y familiares, y agradecer a 
Dios por la vida y bendiciones 
recibidas.

La ceremonia contó con 
la asistencia de directivos, 
funcionarios y futuros 
voluntarios futuros voluntarios 
que este año ejercerán laborares 
en este hospital.

Fuente: Hospital El Pino

“Un tiempo en que el 
Señor ha salido a nuestro 
encuentro para renovar la 
fe”

Señaló Monseñor Juan 
Ignacio González en la Misa 
de Clausura del Año Jubilar, 
celebrada en la Iglesia Catedral 
de San Bernardo, el pasado 
domingo 28 de diciembre.

El Año Santo de la Esperanza, 
convocado en diciembre del 
año 2024 por el entonces Papa 
Francisco en toda la Iglesia 
Universal, llegó a su terminó 
en la Diócesis de San Bernardo 
con una solemne Eucaristía 
que congregó a numerosos 
fieles.

En su homilía 
Monseñor Juan Ignacio 
destaco que “Ha sido 
un tiempo de gracia, un 
tiempo en que el Señor 
ha salido a nuestro 
encuentro para renovar 
la fe, fortalecer la 
esperanza y purificar la 

caridad de su pueblo”.

Además, señaló que “El jubileo 
convocado por el Papa Francisco 
nos ha conducido al centro 
del Evangelio, la misericordia 
de Dios. En este contexto, el 
Santo Padre nos ha recordado 
que la indulgencia que hemos 
alcanzado, nos permite 
descubrir cuan ilimitada es la 
misericordia de Dios”.

 Enfatizó que “El Año Santo ha 
sido para nuestra diócesis y para 
toda la Iglesia, una verdadera 
escuela de purificación interior”.

El Jubileo de la Esperanza fue 
clausurado en Roma por el Papa 
León XIV durante la celebración 
de la Fiesta de la Epifanía.



Toma de muestras

Imagenología

Urgencia (adulto y maternal)

Cardiología

¡Y muchos más!

Contamos con servicios de:

"Más de un siglo humanizando la salud"

Contáctanos
(22)3736753 - (22)3736754

www.hpsb.cl

Av. Ohiggin´s 04 - San Bernardo


